
40 
 

Vol. 17 - Ano 9 - Nº 17 – 1º semestre/2021      ISSN 2317-8612                 http://revistatransdisciplinar.com.br/      -      www.artezen.org 

  

 
 

 

7 – A PERSONAGEM LÚCIFER: uma reflexão sobre os arquétipos 
do bem e do mal, o conflito existencial e o caminho 
de transformação para o encontro com a unidade1 

 
 

Maria Isabella Ramos Nogueira* 
 
 

Resumo 
Este artigo tem por objetivo reconhecer a existência de elementos discursivos na série americana 
Lúcifer2, primeira temporada, que possam conduzir ao caminho da reflexão acerca da dualidade, 
do bem e do mal, tal como a relação do conflito existencial, o caminho de transformação pessoal e 
o encontro com a unidade. Adotou-se a abordagem metodológica transdisciplinar, considerando 
seus pilares: complexidade, níveis de realidade e a lógica do terceiro incluído, por meio da revisão 
teórica sobre o tema fundamentado pela Transdisciplinaridade, a Logoterapia, o modelo 
arquetípico junguiano e a Semântica Discursiva. Como resultado, pode-se admitir que os 
elementos condizentes à semântica discursiva estabelecem uma relação harmônica entre os 
percursos de concretização do sentido, garantindo coerência e atualidade aos discursos presentes 
na série, apresentando uma perspectiva singular de Lúcifer que, por meio da ironia e do humor, 
convidam o telespectador à discussão entorno de valores oportunos ao desenvolvimento da 
cultura de paz, transitando pela quebra de paradigmas e pela desconstrução do estereótipo do 
mal, de sua imagem e de seu discurso.  
Palavras-chave: Arquétipo. Figurativização. Tematização. Encontro. 
 

 
 
 

 
 

 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
_____________________ 

* Maria Isabella Ramos Nogueira Bacharel em Letras, habilitação em tradutor e intérprete – português e inglês pelo 

Centro Universitário Anhanguera de São Paulo com Especialização em Transdisciplinaridade e Desenvolvimento 
Integral do Ser Humano para a Cultura de Paz, pela Faculdade Vicentina de Curitiba em parceria com a Unipaz São 
Paulo. Carreira desenvolvida no segmento de ensino de idiomas, atuando como professora de língua inglesa na Escola 
SENAI Horácio Augusto da Silveira e como professora de língua inglesa e espanhola no Centro Guarulhense de Ensino 
de Línguas, podendo, assim, contribuir para o desenvolvimento intelectual e emocional dos alunos, tornando o processo 
de ensino-aprendizagem e comunicação em língua estrangeira mais acessível, estimulante e produtivo. Atualmente é 
empresária no segmento de alimentação escolar na rede SENAI.  
 

1
 Artigo científico exigido para formação no curso de pós-graduação na Unipaz São Paulo, concluída dez/2017. 

2 
Tradução da autora. 

Uma oportunidade para o Livre Pensar 

Vol. 17 - Ano 9 - Nº 17 – 1º semestre/2021                  ISSN 2317-8612                                                                                               
http://revistatransdisciplinar.com.br/           -           www.artezen.org 
 



41 
 

Vol. 17 - Ano 9 - Nº 17 – 1º semestre/2021      ISSN 2317-8612                 http://revistatransdisciplinar.com.br/      -      www.artezen.org 

                                                                                     

 

Introdução 
Ao assistir a série norte americana Lúcifer3, 

primeira temporada4, e deparar-me com o 
incomum retrato do anjo caído, uma gama de 
questionamentos e reflexões surgiram quanto 
à quebra de estereótipos presentes no enredo 
e às respectivas escolhas e estratégias para a 
construção do sentido de seu discurso. 

Apesar da trivialidade dos gêneros de 
ficção policial, o processo de desconstrução e 
transformação pessoal pelo qual passa a 
personagem teve profunda ressonância com 
o meu próprio processo de autoconhecimento 
e transformação pessoal ao longo da teia de 
25 seminários da Formação Holística de Base 
(FHB) da Unipaz São Paulo, concluída em 
julho de 2017. 

A cada etapa da formação, um novo 
convite à reflexão e à ampliação do 
autoconhecimento e do desenvolvimento 
pessoal lançaram-me em direção à novas 
dinâmicas nas relações interpessoais e 
profissionais e resultaram na expansão de 
consciência no plano pessoal, social e 
planetário, fundamentando, assim, a 
importância da Cultura de Paz. 

Em Lúcifer, observa-se um anjo, cansado 
de viver como sempre viveu e profundamente 
insatisfeito com o rumo de sua existência, 
questionar-se quanto ao seu papel no jogo 
cósmico. Ao sair em busca de liberdade, 
mudança e novas experiências, decide viver 
entre os seres humanos e desfrutar do que a 
vida tem para lhe oferecer.  

Tudo parece ir muito bem até que a 
personagem se depara com uma situação, 
até então, inusitada: a sua habilidade de 
expor os desejos escondidos das pessoas 
simplesmente não funciona com uma mulher 
em especial. A necessidade de compreender 
o porquê de isso acontecer, lança a 
personagem em uma jornada na qual, a cada 
episódio, o encontro com o outro, com a 
realidade humana e suas mazelas; leva-o a 
descobrir a humanidade em si e a encontrar-
se em uma profunda crise de sentido, a partir  
de seus conflitos internos entre o ser eterno e 
o vir a ser diferente. 
 
 
______________________ 
3
 Série de drama lançada pelo canal de televisão norte 

americano Fox, baseada na personagem homônima dos 
quadrinhos da DC Comics. Disponível em: 
http://www.LÚCIFERbrasil.com.br/p/hqs-LÚCIFER.html. 
Acesso em: 9 out 2017. 
4
 Estreia em 25 de janeiro de 2016 no serviço de 

transmissão online Netflix. 

Ao retomar o pensamento do filósofo 
chinês Confúcio sobre a condição humana, 
Crema (2017) reitera que  

 
[...] nós não nascemos humanos; nós nos 
fazemos humanos, através do investimento 
em trilhas singulares de individuação, da 
periferia do ego rumo à centralidade do Self 
[...]somos seres incompletos e, neste 
sentido, carentes de um aperfeiçoamento 
através do investimento nas dimensões não 
apenas físicas e materiais; também nos 
domínios da subjetividade, da alma 
profunda e da consciência (CREMA, 2017, 
p.21). 

 
De acordo com Frankl (2015), “o homem 

destina-se verdadeiramente – e onde não 
mais, ao menos originalmente – a encontrar 
um sentido em sua vida e a realizar esse 
sentido” (FRANKL, 2015, p. 13). Para o autor, 
esse sentido não significa algo abstrato, antes 
disso, algo absolutamente concreto e 
compete ao homem a capacidade de procurá-
lo e realizá-lo (FRANKL, 2015). 

Na série, o telespectador assiste ao 
desenrolar de processo semelhante, pois que, 
ao encarnar na forma humana, o diabo acaba 
por deparar-se com situações que o levam a 
refletir sobre questões existenciais e a 
transgredir “os viciados e previsíveis trilhos 
normóticos (...) e a desbravar trilhas virgens, 
que serão inventadas pelos próprios passos” 
o que Crema denomina como “o vir-a-ser 
humano ” (CREMA, 2017, p. 21). 

Desse modo, o processo vivido pela 
personagem principal revela a inquietude de 
uma vida sem sentido e o emergir de valores 
universais que convidam à discussão em 
torno do desenvolvimento da cultura de paz, 
transitando pela quebra de paradigmas e pela 
desconstrução do estereótipo do mal, de sua 
imagem e de seu discurso.  

Na série, a personagem Lúcifer 
Morningstar, um homem bonito, elegante, 
simpático, engraçado e inteligente; entediado 
e insatisfeito em ser o Senhor do Inferno, 
abdica de seu trono e abandona seu reinado 
para tirar férias na cidade de Los Angeles 
(EUA) onde, com a ajuda de sua guardiã 
Mazikeen, monta uma casa noturna chamada 
Lux. Com o assassinato de uma celebridade a 
quem Lúcifer ajudara a alcançar a fama, ele 
se envolve com a polícia de Los Angeles e 
inicia uma inusitada parceria com a detetive 
Chloe Decker a quem passa a ajudar na 
resolução    de   casos  de   homicídio  com  o  



42 
 

Vol. 17 - Ano 9 - Nº 17 – 1º semestre/2021      ISSN 2317-8612                 http://revistatransdisciplinar.com.br/      -      www.artezen.org 

  

intuito de encontrar e punir os responsáveis.  
Em sua primeira temporada, Lúcifer teve 

audiência média de 4,5 milhões de 
espectadores por episódio somente no 
Estados Unidos5. Significa dizer que um 
número considerável de pessoas está 
assistindo a uma proposta de reflexão sobre a 
antiga dualidade entre o bem e o mal, porém, 
dessa vez, sob a perspectiva daquele que há 
muito tempo tem sido condenado ao papel de 
simbolizar o mal.  

Aproximadamente 4,5 milhões de pessoas 
foram atraídas a assistir essa série, com a 
probabilidade de desenvolver um novo olhar 
sobre um arquétipo consagrado na cultura 
mundial, podendo, assim, repensar o lugar 
onde Lúcifer foi colocado ao longo da história 
e também a respeito de suas próprias 
contradições, como ocorreu comigo, levando-
me a pesquisar sobre o tema dos arquétipos 
do bem e do mal.  

Das minhas indagações internas frente ao 
universo de possibilidades do vir a ser 
apresentado na Formação Holística de Base 
(FHB), resultou a seguinte pergunta para essa 
pesquisa: a série Lúcifer oferece um discurso 
capaz de conduzir à reflexão sobre a 
dualidade, os arquétipos do bem e do mal, o 
conflito existencial e o caminho de 
transformação para o encontro com a 
unidade? 

Assim, pretende-se com esse trabalho 
reconhecer a existência de elementos 
discursivos em Lúcifer que possam conduzir 
ao caminho da reflexão acerca da dualidade, 
do dualismo entre bem e mal; bem como a 
relação do conflito existencial, do caminho de 
transformação pessoal e do encontro com a 
unidade.  

Espera-se, com isso, contribuir com o 
florescimento de novos questionamentos, 
novas possibilidades de percepção e reflexão 
sobre temas, figuras e discursos cujos 
estereótipos encontram-se consagrados no 
inconsciente coletivo da humanidade e, dessa 
forma, colaborar com o caminho de 
autoconhecimento  e  transformação  pessoal  
daqueles que entrarem em contato com este 
artigo. 
 
 
____________________ 
 

5 
Pesquisa realizada por “The Nielsen Company” com 

base na primeira temporada exibida em 2016. 
Disponível: <https://tvseriesfinale.com/tv-show/LÚCI-
FER-season-one-ratings/>. Acesso em: 09 out 2017.

 

 

Objetivos  
 
Geral 

Reconhecer a existência de elementos 
discursivos na série americana Lúcifer, 
primeira temporada, que possam conduzir ao 
caminho da reflexão acerca da dualidade, do 
bem e do mal; tal como a relação do conflito 
existencial, o caminho de transformação 
pessoal e o encontro com a unidade. 

 
Específicos 

 Apresentar a revisão teórica referente 
à semântica discursiva; 

 Analisar os processos de 
figurativização e tematização que 
concretizam o discurso; 

 Apontar como os arquétipos do bem e 
do mal são retratados no discurso; 

 Verificar como a dualidade e conflito 
existencial são abordados na série; 

 Discorrer sobre a relação entre o 
caminho de transformação e o encontro 
com a unidade. 
 

Metodologia 
Para esse artigo, adotou-se a abordagem 

transdisciplinar, pois “implica essencialmente 
no diálogo heurístico e permanente entre a 
ciência, a filosofia, a arte e a tradição 
espiritual” (CREMA, 2017, p. 18). Tal 
abordagem baseia-se em três pilares: os 
níveis de realidade, a lógica do terceiro 
incluído e a complexidade.  

De acordo com Nicolescu (1997), deve-se: 
 

1. considerar cada problema não mais a 
partir de um único nível de Realidade, mas 
situando-o simultaneamente no campo de 
vários níveis de Realidade; 
2. não mais esperar encontrar a solução de 
um problema nos termos de "verdadeiro" ou 
"falso" da lógica binária, mas recorrer a 
novas lógicas, particularmente à lógica do 
terceiro termo incluso: a solução de um 
problema só pode ser encontrada pela 
conciliação temporária dos contraditórios, 
ligando-os a um nível de Realidade 
diferente daquele no qual esses 
contraditórios se manifestam; 
3. reconhecer a complexidade intrínseca do 
problema, isto é, a impossibilidade da 
decomposição desse problema em partes 
simples, fundamentais. Na ausência de 
fundamentos, ausência que caracteriza o 
mundo atual, "mudar de sistema de 
referência" também quer dizer tomar como 
fundamento   precisamente  a   ausência  de 



43 
 

Vol. 17 - Ano 9 - Nº 17 – 1º semestre/2021      ISSN 2317-8612                 http://revistatransdisciplinar.com.br/      -      www.artezen.org 

  

fundamentos. Em outras palavras, substituir 
a noção de "fundamento" pela coerência 
deste mundo multidimensional e 
multirreferencial (NICOLESCU, 1997). 

 
Dessa forma, ao buscar-se o estudo de um 

material artístico sob a forma de seriado 
televisivo dá-se o primeiro passo em direção 
ao estudo transdisciplinar, pretendendo tal 
encontro entre a ciência e a arte. Outro 
aspecto que impulsiona na direção do estudo 
transdisciplinar diz respeito à complexidade, 
uma vez que “a linguagem é um fenômeno 
extremamente complexo, que pode ser 
estudado de múltiplos pontos de vista, pois 
pertence a diferentes domínios. É, ao mesmo 
tempo, individual e social, física, fisiológica e 
psíquica ” (FIORIN, 2003, p.8). 

Ao propor uma análise da semântica 
discursiva do seriado, cabe salientar que o 
discurso não se trata de um aglomerado de 
frases, mas que apresenta uma estrutura na 
qual “é preciso estabelecer uma diferença 
entre um nível profundo e um nível superficial” 
(FIORIN, 2003, p.20). Para Fiorin (2003), uma 
formação social apresenta dois níveis de 
realidade: um de essência e um de aparência, 
isto é, um profundo e um superficial, um não 
visível e um fenomênico. Proporcionando, 
dessa forma, a abertura para a concepção 
dos variados níveis de realidade. 

 
Procedimentos metodológicos 

Para proceder à investigação, o trabalho 
será dividido em cinco partes. A primeira 
delas tratará da revisão teórica referente à 
Análise do Discurso quanto à semântica 
discursiva. A segunda parte, tratará dos 
processos de figurativização e tematização, 
seguido da análise da série Lúcifer, primeira 
temporada, na qual se buscará identificar 
alguns dos percursos figurativos e temáticos e 
suas relações com a construção do discurso. 
A terceira parte abordará a questão dos 
arquétipos do bem e do mal e como eles são 
retratados no discurso. A quarta parte 
verificará como a dualidade e o conflito 
existencial são abordados na série. A quinta 
parte discorrerá sobre a relação entre o 
caminho de transformação e o encontro com 
a unidade. 
 

Semântica discursiva 
A  Semântica  é  determinada  como   uma 

teoria  da significação ou estudo do 
significado  do texto  e  busca  explicitar,   sob  

forma de construção conceptual, as 
condições da apreensão e da produção do 
seu sentido. Para ela, todo texto é produto do 
encontro de um plano de conteúdo linguístico 
(significado) com um plano de expressão 
linguística (verbal, gestual, pictórico etc.) e a 
esse encontro dá-se o nome de manifestação. 
Logo, explica Fiorin (2011), quando se 
manifesta um conteúdo por um plano de 
expressão, surge um texto.  

Desse modo, a Semântica considera que a 
produção de sentido de um texto desenvolve-
se ao longo de um processo de 
encadeamento de elementos semânticos, tal 
processo recebe o nome de percurso gerativo 
de sentido e conduz o leitor a uma 
compreensão mais eficaz da estrutura que 
produz o sentido de um texto.  

Esse percurso consiste no que Fiorin 
(2008) denomina como um simulacro 
metodológico para explicar o processo de 
entendimento, em que o leitor precisa fazer 
abstrações, a partir da superfície do texto, 
para poder entendê-lo. Dessa maneira, seu 
papel não é o de ensinar como se fabrica um 
discurso, mas o de mostrar ao leitor: 

 
[...] aquilo que sabemos de maneira 
intuitiva, que o sentido do texto não é 
redutível à soma dos sentidos das 
palavras que o compõem nem dos 
enunciados em que os vocábulos se 
encadeiam, mas que decorre de uma 
articulação dos elementos que o 
formam: que existe uma sintaxe e uma 
semântica do discurso (FIORIN, 2011, 
p. 44). 

 
Fiorin (2003) define o discurso como sendo 

as combinações de elementos linguísticos 
(frases ou conjuntos constituídos de muitas 
frases), usados pelos falantes com o 
propósito de exprimir seus pensamentos, de 
falar do mundo exterior ou de seu mundo 
interior, de agir sobre o mundo. Cabe 
salientar que discurso é uma unidade do 
plano de conteúdo, é o nível do percurso 
gerativo de sentido em que formas narrativas 
abstratas são revestidas por elementos 
concretos (FIORIN, 2011). 

É no nível discursivo que as variações de 
conteúdos narrativos invariantes são 
produzidas e revestidas de termos que lhe 
dão concretude. Tal concretização ocorre por 
meio da semântica discursiva que utiliza 
temas  e  figuras  para  revestir  os esquemas 



44 
 

Vol. 17 - Ano 9 - Nº 17 – 1º semestre/2021      ISSN 2317-8612                 http://revistatransdisciplinar.com.br/      -      www.artezen.org 

  

narrativos (FIORIN, 2011). 
É, portanto, sobre a semântica discursiva 

que se pretende debruçar esse artigo, visto 
que ela oferece os recursos necessários para 
avaliar como a maneira de retratar a 
personagem de Lúcifer indica a forma com 
que o bem e o mal, a dualidade, o conflito 
existencial, a transformação pessoal e o 
encontro com a unidade são figurativizados e 
tematizados em seu discurso. 

 
 
Tematização e figurativização 

Tema é um investimento semântico que 
indica um elemento conceitual, não presente 
no mundo material, cuja função é categorizar 
e ordenar os elementos do mundo natural. 
São exemplos de temas: amor, paixão, 
orgulho, vergonha etc. Já figura é um 
investimento semântico que remete a algo 
(perceptível) do mundo natural, como por 
exemplo: luz, sol, azul, verde, brincar, correr, 
cantar etc. (FIORIN, 2011).  

Assim, a tematização e a figurativização 
são dois níveis que concretizam de maneira 
gradual o sentido de um texto, uma vez que 
todos os textos tematizam o nível narrativo e 
depois esse nível temático poderá ou não ser 
figurativizado (FIORIN, 2011). Contudo, cabe 
salientar, conforme indica o autor, que para 
encontrar o tema por detrás da figura é 
necessário compreender que as figuras 
estabelecem relações entre si, resultando, 
assim, em um encadeamento de figuras que 
recebe o nome de percurso figurativo. Um 
texto pode apresentar mais de um percurso 
figurativo, isso dependerá da quantidade de 
temas manifestados.  

A partir dessa base teórica, segue a 
análise da série norte americana Lúcifer, 
primeira temporada (2016), buscando 
identificar alguns dos percursos temáticos e 
figurativos que concretizam seu discurso. 

No primeiro episódio da temporada, as 
personagens Lúcifer Morningstar e sua 
guardiã Mazikeen6 dedicam sua existência 
entre os humanos a usufruir dos prazeres 
carnais, à boemia e ao luxo.   O diálogo entre  
 
 
_____________________ 
 

6 
Esta personagem representa o demônio em forma de 

mulher que, de acordo com a narrativa, acompanhou 
Lúcifer quando este deixou o inferno, indo  residir em 
Los Angeles. Ela trabalha ao lado de Lúcifer na boate 
Lux como seu braço direito e guarda costas. 

os dois personagens indica a condição de sua 
presença na Terra:  

 
MAZIKEEN: Por onde andou? 
 
LÚCIFER: Escondido no castelo, copulando com 
uma jovem chamada Fé. É irônico, não é? 
 
MAZIKEEN: Lúcifer, eu sou grande fã de sexo. 
Mas, não saí do Inferno para ser uma atendente 
de bar. Não deveria gastar seu valioso tempo 
fazendo algo mais significante. Você é o senhor 
do Inferno, caramba.  
 
LÚCIFER: Estou aposentado, Maze. Tempo não 
me falta  (LÚCIFER, 2016, episódio 1). 

 
Até esse ponto, a forma como Lúcifer é 

caracterizado compõem o percurso figurativo 
do luxo e do sucesso financeiro. O ambiente 
característico da Lux (bebidas, música e 
sensualidade) compõe o percurso figurativo 
da boemia e da luxúria à qual os dois 
personagens devotam sua estadia entre os 
humanos. É por meio do diálogo supracitado 
que o telespectador toma conhecimento de 
que a personagem principal não é apenas um 
homem bem-sucedido, mas antes disso o 
senhor do inferno aposentado.  

Em outro diálogo, dessa vez entre Lúcifer e 
a terapeuta Dra. Linda Martin7, no terceiro 
episódio intitulado “O quase príncipe das 
trevas”, a visão da personagem principal 
sobre o motivo de sua preferência por Los 
Angeles é abordada: 
 

TERAPEUTA: De todas as cidades do 
mundo, Lúcifer... Por que você decidiu 
vir para Los Angeles? 
 
LÚCIFER: Pela mesma razão dos 
outros. O clima, estrelas pornográficas e 
a comida mexicana (LÚCIFER, 2016, 
episódio 3). 

 
Nesse contexto, a escolha da cidade de 

Los Angeles,  como  cenário para a residên-
cia do senhor do inferno, configura uma 
escolha não  aleatória pelo autor da série, 
pois  ao  utilizar o  recurso discursivo da 
ironia, tal escolha figurativiza uma sátira ao 
fato  de o diabo escolher a cidade dos anjos8 
para viver e desfrutar de sua aposentadoria.  
Assim, “o  clima, estrelas pornográficas e a 
comida  mexicana”  são figuras que formam o  
_____________________ 
7
 Psicoterapeuta de Lúcifer  que troca seus serviços 

pelo prazer de sua companhia. 
8
 Tradução da autora. 



45 
 

Vol. 17 - Ano 9 - Nº 17 – 1º semestre/2021      ISSN 2317-8612                 http://revistatransdisciplinar.com.br/      -      www.artezen.org 

  

percurso figurativo do inferno na terra: 
enquanto o clima (quente) e a comida 
mexicana (apimentada) figurativizam o fogo 
do inferno (GAARDER et al. 2000), estrelas 
pornográficas figurativizam a sensualidade e 
a lascívia.  

No primeiro episódio, ao dirigir em alta 
velocidade pelas avenidas de Los Angeles, 
Lúcifer é perseguido e parado por um policial 
que solicita a sua documentação. O diálogo 
entre eles explicita a visão que Lúcifer tem 
dos humanos: 

 
POLICIAL: Sabe por que te parei? 
 
LÚCIFER: Óbvio que precisou exercer os 
seus poderes limitados e me punir por 
ignorar o limite de velocidade. Tudo bem. Eu 
entendo. Eu também gosto de punir as 
pessoas. Pelo menos, eu costumava gostar.  
 
POLICIAL: Documentos e habilitação.  
 
LÚCIFER: Agora mesmo. 
 
POLICIAL: Está tentando me subornar, 
senhor?  
 
LÚCIFER: É claro. Não é o bastante? Pegue 
mais, é só dinheiro. 
 
POLICIAL: Isso é ilegal, senhor. 
 
LÚCIFER: Vocês são divertidos com suas 
leis, não é? Por vezes, você quebra as leis, 
não é? 
 
POLICIAL: Por vezes, eu ligo a sirene e sem 
motivo, dirijo muito rápido. Só porque eu 
posso. 
 
LÚCIFER: Certo? Por que não? É divertido. 
É legal se safar de algo, não é? (...) você 
está tentado a aceitar, não está? Está 
esperando o quê? Permissão? Pegue. 
Compre algo bonito para si. Você merece. 
Se não se importa, preciso mesmo ir.  
 
POLICIAL: Sim, claro. Tenha uma boa noite! 
(LÚCIFER, 2016, episódio 1). 

 
 
Dessa forma, a corruptibilidade humana e 

a impunidade são outros dois temas 
apresentados: o primeiro figurativizado pelo 
suborno ao policial e o segundo por Lúcifer 
escapar impune por dirigir acima da 
velocidade permitida.  

 

Ainda no primeiro episódio, a aparição da 
personagem Amenadiel9, um homem negro, 
forte, vestindo roupas longas e escuras e 
cujas asas negras de pontas afiadas se 
abrem em um momento de enfrentamento a 
Lúcifer, revela que ele foi designado para 
levar o irmão de volta ao inferno. O diálogo 
empreendido pelas duas personagens 
destaca a personalidade irônica e bem-
humorada de Lúcifer ao passo que indica uma 
personalidade mais séria e contida do irmão 
Amenadiel:  
 

LÚCIFER: Amenadiel, como está 
grandalhão?  
 
AMENADIEL: Seu retorno ao submundo foi 
solicitado. 
 
LÚCIFER: Certo. Está bem, me deixe 
verificar minha agenda. Pois, aqui está. O 7 
de nunca até o 15 de nunca vai acontecer. 
Como fica isso para vocês? Olha, lembre ao 
papai que eu saí do Inferno porque estava 
cansado de ser uma peça no seu jogo.  
 
AMENADIEL: Vou avisar você sobre o 
desrespeito ao nosso pai, Lúcifer. 
 
LÚCIFER: Nosso Pai me desrespeita desde 
o início dos tempos. Fala o roto do 
esfarrapado, não acha? 
 
AMENADIEL: Você é uma zombaria das 
coisas divinas. 
 
LÚCIFER: Obrigado. Mas, ultimamente, eu 
tenho pensado muito. Você acha que eu 
sou o Diabo por que sou inerentemente mau 
ou só porque o querido velho pai decidiu 
que eu era? 
 
AMENADIEL: O que acha que acontece 
quando o diabo deixa o inferno? 
 
LÚCIFER: Não sei. Não quero saber. Não é 
problema meu, irmão (LÚCIFER, 2016, 
episódio 1).   

  
Nessa situação, Amenadiel figurativiza um 

anjo enviado à Terra para garantir que a 
ordem estabelecida pelo pai seja mantida. A 
discussão entre os irmãos tematiza o conflito 
familiar e sinaliza uma relação conturbada de 
Lúcifer tanto com o pai quanto  com  o irmão.  
 
______________________ 

9 
Irmão mais velho de Lúcifer cuja missão é 

convencê-lo a retornar para o inferno. 
 
 



46 
 

Vol. 17 - Ano 9 - Nº 17 – 1º semestre/2021      ISSN 2317-8612                 http://revistatransdisciplinar.com.br/      -      www.artezen.org 

  

Tal tema resulta no plano de fundo dos 
episódios da primeira temporada e acaba 
sendo figurativizado de diversas maneiras ao 
longo da trama.  

A questão étnica é outro tema que se faz 
presente através da forma com que os dois 
irmãos são caracterizados: um branco e outro 
negro. Essa figurativização indica uma 
possível quebra de estereótipo no que tange 
ao padrão popularmente conhecido de anjos 
brancos, loiros e vestidos em roupas claras; 
reforçando, com isso o aspecto irônico sobre 
a qual o discurso da série vai sendo 
construído. 

A importância de encontrar o tema que 
confere sentido às figuras ou o tema geral 
que une os temas disseminados no discurso 
deve-se ao fato de que para o estudo de um 
texto não interessa a figura ou o tema, 
isolados. É necessário compreender o 
encadeamento dos mesmos, de seus 
percursos uma vez que é no nível dos temas 
e das figuras, na concretização dos valores 
semânticos da estrutura profunda que se dá a 
manifestação da ideologia (FIORIN, 2011).  

Para Fiorin (2003), uma formação 
ideológica deve ser entendida como a visão 
de mundo de uma determinada classe social, 
ou seja, um conjunto de representações, de 
ideias que revelam a compreensão que uma 
dada classe tem do mundo. Por isso, a cada 
formação ideológica corresponde uma 
formação discursiva, que é um conjunto de 
temas e de figuras que materializa uma dada 
visão de mundo.  

Dessa forma, o discurso de Lúcifer 
apresenta, no nível narrativo, a passagem de 
um estado de disjunção com a liberdade para 
um estado de conjunção com ela. Essa 
transformação é tematizada como a saída de 
Lúcifer do inferno e figurativizada por sua 
aposentadoria na Terra. No primeiro episódio, 
mais de um tema distinto é usado para 
revestir o entrar em conjunção com a 
liberdade: pelo luxo e sucesso financeiro 
(caracterização de Lúcifer), pela boemia e 
luxúria (caracterização da Lux) e pela 
corrupção e impunidade (suborno ao policial e 
escapar impune) (FIORIN, 2011).  

Observa-se que, até esse ponto, a 
liberdade para Lúcifer repousa em 
características humanas associadas ao 
dinheiro,  ao sexo e a imoralidade, ou seja, 
ela é figurativizada  de  acordo  com  as  
crenças que se tem do diabo e seu estilo de 
vida  representa  o que os  humanos esperam  

dele. Já a maneira com que os humanos são 
figurativizados revela a visão que ele tem da 
humanidade: corrupta, gananciosa, hipócrita.  
 
Arquétipos do bem e do mal 

Segundo Crema (2017), na abordagem 
junguiana, o arquétipo é um padrão instintivo 
e inato de conduta, fator atuante e dinâmico 
do próprio instinto, que se expressa por 
imagens primordiais. Já o inconsciente 
coletivo trata-se de uma psique objetiva, 
impessoal ou supra pessoal habitada por 
imagens primordiais, manifestações de um 
estrato anímico mais profundo onde se 
encontram imagens seminais e universais do 
ser humano, poderosa matriz arcaica da 
mitologia que se expressa na consagrada 
literatura, nas artes perenes e nas escrituras 
sapienciais (CREMA, 2017).  

Para Menon (2008) toda cultura, de uma 
forma ou de outra, procurou personificar a 
maldade tanto quanto a bondade, dando-lhes 
face e personalidade. O diabo constitui uma 
dessas feições do mal, talvez a mais 
conhecida de todas. Sua origem pode ser 
percebida na cultura judaico-cristã, todavia 
transpôs essa esfera, vindo mais tarde, ao 
final da Idade Média e início da Idade 
Moderna, a tornar-se parte integrante da 
cultura ocidental (MENON, 2008). 

No segundo episódio da temporada, ao 
caminhar por uma avenida repleta de artistas 
de rua, Lúcifer encontra um homem vestindo 
terno e gravata, falando ao microfone e 
segurando um balde no qual as pessoas que 
passam por ele depositam dinheiro. O diálogo 
entre eles expõe o discurso judaico-cristão 
conhecido acerca do diabo: 

 
HOMEM: Salve a sua alma. Depende de 
você. Arrependa-se. Arrependa-se de seus 
pecados antes que seja tarde! É o fim dos 
tempos. O Diabo está entre nós. 
 
LÚCIFER: Padre, você não sabe o quanto 
está certo. Mas não há com o que se 
preocupar. Aproveite a vida. 
 
HOMEM: Deus te abençoe. Você já viu o 
rosto do Diabo? 
 
LÚCIFER: Toda manhã no espelho, 
camarada. 
 
HOMEM: Exatamente. Ele está em todos 
nós. Em cada momento nosso de fraqueza. 
Veja o mundo. O pecado. A luxúria. É obra 
do Diabo. 



47 
 

Vol. 17 - Ano 9 - Nº 17 – 1º semestre/2021      ISSN 2317-8612                 http://revistatransdisciplinar.com.br/      -      www.artezen.org 

  

LÚCIFER: Não. Não me dê crédito por tudo 
isso. Vocês humanos se saem muito bem 
sozinhos. 
 
HOMEM: Qual o seu problema, camarada? 
 
LÚCIFER: Perdão?  
 
HOMEM: Por que você não sai daqui? Não 
vou dividir as gorjetas, se é o que você quer. 
 
LÚCIFER: Certo. Então, isso é uma 
encenação? É como o Chewbacca e o 
Homem Aranha lá atrás. Admito, você é 
muito bom. 
 
HOMEM: Por que não vai incomodá-los? 
Você está atrapalhando os meus negócios. 
Arrependam-se! O Diabo... 
 
LÚCIFER: Não terminei com você ainda. 
Sabe, o que eu odeio mais do que tudo é 
um mentiroso. Um charlatão. Alguém que 
não acredita no que diz. 
 
HOMEM: Então, o que você fará a respeito? 
 
LÚCIFER: Farei você acreditar, é claro. 
[Lúcifer transfigura seu rosto humano em 
outro de pele vermelha e olhos de fogo] 
 
HOMEM: Afaste-se! Ele é o Diabo! Vocês 
não entendem, isso não é uma encenação! 
Ele é o Diabo! 
 
LÚCIFER: É verdade. Obrigado a todos. 
Estou aqui até o fim dos tempos (LÚCIFER, 
2016, episódio 2). 

 
Nesse diálogo, a figura arquetípica do 

diabo cuja presença ainda é marcante 
enquanto justificativa de toda a barbárie, de 
todo  pecado e de toda frustração que 
possam vir a ocupar a vida do homem 
encontra-se tematizado na fala do padre/ator. 
No entanto, apesar de suas palavras, é sua 
atitude que revela um caráter dúbio e 
hipócrita ao pregar uma coisa e fazer outra, 
atribuindo a um terceiro, no caso o Diabo, a 
responsabilidade sobre suas ações falhas.  

Em outros dois diálogos, dessa vez entre 
Lúcifer e a detetive ChloeDecker10, a fala da 
personagem principal ironiza as atribuições e 
as descrições que os humanos lhe 
conferiram:  
 
____________________ 
10 

Detetive de homicídios da polícia de Los Angeles com 
quem Lúcifer começa a trabalhar como consultor. 

 

LÚCIFER: Os pecados não. Não tenho 
nada com  eles. Não sei  porque  me  
execram por isso. Tenho a habilidade de 
arrancar os desejos proibidos. Pessoas 
mais simples, mais fácil. Pessoas 
complexas, mais difícil e empolgante. Mas, 
os pecados são por conta de vocês 
(LÚCIFER, 2016, episódio 1). 

...................................................................... 
 
DETETIVE: Está bem. Digamos que você 
seja o diabo. Todo poderoso, imortal e tal.  
 
LÚCIFER: Então, isso quer dizer que 
acredita em mim? Sinto dizer que não posso 
te mostrar o rabo como prova. 
 
DETETIVE: Nem tem chifres. 
 
LÚCIFER: Não, não tenho. Isso são coisas 
de filmes e TV. Eles sempre retratam errado 
(LÚCIFER, 2016, episódio 4). 

 
Percebe-se, com isso, o desconten-

tamento de Lúcifer quanto à forma com que 
os humanos o enxergam bem como a sua 
insatisfação diante do fato de ser 
responsabilizado pelos crimes dos outros. 
Para ele, a humanidade não compreende 
que ele não é maligno e nem o culpado 
pelas ações nefastas no mundo, mas 
aquele que pune os culpados e os maus, 
motivo pelo qual ele foi enviado ao inferno.  

Diante desse quadro, revela-se a 
possibilidade de se pensar a condição de 
Lúcifer como um cargo, uma função 
atribuída a um ser por seu criador, seu pai, 
no caso, Deus; e não de uma 
personificação do mal. Dois diálogos 
empreendidos por Lúcifer e Amenadiel, no 
segundo e sétimo episódio, respecti-
vamente, explicitam essa possibilidade: 

 
AMENADIEL: Você já foi o mais brilhante 
dos anjos de Deus, Lúcifer. E agora, olhe 
para você. 
 
LÚCIFER: Se veio me dar sermão guarde 
para você... 
 
AMENADIEL: Na verdade, vim fazer uma 
oferta (...) volte ao inferno, Lúcifer e falarei 
com o pai.  
 
LÚCIFER: Está com medo, não é? Se eu 
não voltar ao Inferno, você terá que assumir. 
 
AMENADIEL: Isso nunca aconteceria. 

 
 



48 
 

Vol. 17 - Ano 9 - Nº 17 – 1º semestre/2021      ISSN 2317-8612                 http://revistatransdisciplinar.com.br/      -      www.artezen.org 

  

LÚCIFER: Não. Digo, Deus nunca enviou o 
seu filho favorito para governar o Inferno 
antes, não é? (LÚCIFER, 2016, episódio 2). 
...................................................................... 
 
AMENADIEL: Lucy, desde sua partida 
triunfal do Inferno, eu tive que vigiar os 
portões. Eu tenho que manter as almas 
condenadas sob controle, um trabalho que 
eu detesto (LÚCIFER, 2016, episódio 7). 

 
Portanto, considerando os percursos 

temáticos adotados ao longo dos episódios, 
verifica-se que, apesar da caracterização de 
Lúcifer associá-lo a temas como boemia, 
luxúria, corrupção e impunidade; por vezes é 
ele quem apresenta as virtudes associadas 
ao arquétipo do bem, tais como: amizade, 
contenção, empatia, honestidade, lealdade, 
misericórdia e generosidade. Em 
contrapartida, confere à parte dos 
personagens humanos a representação das 
fraquezas associadas ao arquétipo do mal, a 
saber: charlatanismo, egoísmo, falsidade, 
ganância, mentira, vingança e traição, 
caracterizando, assim, o conflito humano 
entre o bem e o mal (FIORIN, 2011).  

 
Dualidade e conflito existencial 

O que garante coerência semântica a um 
texto e o que faz dele uma unidade é a 
reiteração, a redundância, a repetição, a 
recorrência de traços semânticos ao longo do 
discurso. Essa recorrência recebe o nome de 
isotopia e oferece ao leitor um plano de 
leitura, um modo de ler o texto (FIORIN, 
2011). Completam Greimas e Courtés (1983) 
referente à semântica discursiva, nesta, a 
isotopia constitui um crivo de leitura que torna 
homogênea a superfície do texto, uma vez 
que ela permite suprimir ambiguidades.  

Em Lúcifer, as cenas nas quais a 
personagem principal é apresentada como 
um homem jovem, conquistador, com alto 
poder aquisitivo levando uma vida social 
intensa e cheia de diversão estabelecem um 
primeiro plano homogêneo de significação, o 
da isotopia humana, conforme indica Fiorin 
(2011). Outras cenas, no entanto, introduzem 
características diferenciadas de certos 
personagens. A primeira delas é a cena em 
que Lúcifer recebe a visita do irmão 
Amenadiel que além de portar asas negras e 
pontiagudas também possui a singular 
capacidade de desacelerar o tempo. Algo 
incomum também acontece na cena em que  
 

Lúcifer abraça a personagem Delilah11: ambos 
são alvos de uma série de tiros e caem ao 
chão, porém, instantes depois, ele recobra a 
consciência e se levanta sem nenhum 
ferimento, ao passo que a amiga está morta e 
ensanguentada.   

 Dessa forma, possuir asas, desacelerar o 
tempo, não ser ferido por balas de revolver 
são características não condizentes às 
capacidades dos seres humanos. Em 
verdade, elas contrapõem o primeiro plano de 
leitura na qual Lúcifer é apenas um homem 
rico e bon-vivant (isotopia humana) e revelam 
habilidades e poderes diferenciados que 
podem ser atribuídas à divindade. 

Essa sequência de figuras, de acordo com 
Fiorin (2011), funciona como desencadeadora 
de isotopia e propõem um novo plano de 
leitura, o da isotopia divina. Outra 
característica que sustenta essa sobreposição 
da isotopia divina sobre a humana é a 
habilidade da personagem principal de 
arrancar confissões dos outros personagens 
da trama quanto aos seus desejos obscuros e 
proibidos. Uma das cenas na qual isso é 
demonstrado é a de um casamento que 
Lúcifer interrompe com o intuito de interrogar 
o noivo sobre seu possível envolvimento na 
morte de Delilah, supondo a relação de 
ambos.  

Apesar de não conseguir uma confissão do 
noivo, que consegue se desvencilhar do olhar 
de Lúcifer, é a noiva, outra personagem da 
cena, que cede ao seu charme e com um 
olhar de encantamento, confessa não estar 
casando por amor e que tampouco deseja ter 
relações sexuais com o futuro marido. 

Dessa forma, os aspectos que 
caracterizam o divino no humano são 
indicadores de isotopia, ou seja, são 
elementos não evidentes à imagem proposta 
inicialmente (no caso, a rotina de um homem), 
mas que conduzem a uma interpretação 
diferente à medida que esses elementos são 
dispostos ao longo das cenas. A partir do 
momento em que esse fenômeno é 
assimilado, a série desperta a curiosidade do 
telespectador, que passa a assisti-la sob a 
ótica da segunda isotopia (divina) que se 
sobrepõem à humana (FIORIN, 2011). 

Contudo, no quarto episódio intitulado 
“Novidades Masculinas”, na cena em que 
Lúcifer   intermedeia   a   resolução   de    um  
______________________ 
11 

Cantora a quem Lúcifer ajudou a alcançar a fama e 
que trabalhou na casa noturna Lux. 



49 
 

Vol. 17 - Ano 9 - Nº 17 – 1º semestre/2021      ISSN 2317-8612                 http://revistatransdisciplinar.com.br/      -      www.artezen.org 

  

suposto sequestro de uma mulher, algo 
inesperado acontece. A detetive Chloe 
Decker acaba vendo a face transfigurada de 
Lúcifer refletida na superfície espelhada de 
um equipamento do galpão em que se 
encontram. O diálogo entre eles insere uma 
nova perspectiva na trama:  

 
 

DETETIVE: Quem é você? O que é você? O 
que você fez?  
 
LÚCIFER: Olha, eu tenho tentado te dizer, 
eu sou o Diabo.  
 
DETETIVE: Isso, isso não é possível. 
 
LÚCIFER: Eu garanto a você que é, 
detetive. Quero dizer, você mesma disse 
que tem coisas que não pode explicar. 
Precisa de mais provas? Você tem a arma. 
Vá. Atire em mim.  
 
DETETIVE: Não. Não posso atirar em você?  
 
LÚCIFER: Claro que pode. Continue, é só 
apertar o gatilho. Manda ver. 
 
DETETIVE: Não.  
 
LÚCIFER: Atire em mim, detetive. Por favor. 
Talvez você finalmente perceba... [Chloe 
dispara contra a perna de Lúcifer] 
 
LÚCIFER: Bom pra você! Viu? Quase não 
dói. 
 
DETETIVE: Não acredito. 
 
LÚCIFER: Na verdade, não, está doendo 
um pouco. Deus, está doendo muito. Filha 
da mãe, isso dói mesmo! Estou sangrando.  
 
DETETIVE: Você está sangrando?  
 
LÚCIFER: Estou sangrado.  
 
DETETIVE: Caramba, é claro que você está 
sangrando. O que eu fiz? 
 
LÚCIFER: Eu não sangro. 
 
DETETIVE: Lúcifer, eu sinto muito. Você 
está bem? 
 
LÚCIFER: O que significa isso? (...) dói 
demais! O que está acontecendo comigo? 
(LÚCIFER, 2016, episódio 4) 

 

Ao retornar mancando para sua boate, 
Lúcifer surpreende Mazikeen e o diálogo 
entre eles revela a gravidade do assunto: 

 
LÚCIFER: Eu sei. Dia difícil no trabalho. 
 
MAZIKEEN: O que aconteceu com você? 
 
LÚCIFER: Você nunca vai imaginar. Ela 
atirou em mim e eu sangrei. 
 
MAZIKEEN: O que? Isso não é possível. 
 
LÚCIFER: Eu sei!  
 
MAZIKEEN: O que está causando isso?  
Tem algo que você não está contando para 
mim? 
 
LÚCIFER: Não pense muito nisso. É 
excitante! 
 
MAZIKEEN: Não, é perigoso! Já nos 
divertimos aqui, Lúcifer. Mas isso não pode 
acontecer. Diga-me que vamos para casa. 
 
LÚCIFER: Pelo contrário, Maze. A diversão 
acabou de começar (LÚCIFER, 2016, 
episódio 4). 

 
Desse modo, a possível mortalidade de 

Lúcifer propõe a superposição da isotopia 
humana sobre a divina, uma vez que os 
poderes sobre-humanos do Diabo parecem 
não funcionar apropriadamente no plano 
terrestre (FIORIN, 2011). Percebe-se, diante 
disso, que uma gama de novas possibilidades 
se desdobra diante da personagem principal, 
vindo de encontro à sua sede por mudança e 
revelando, a partir desse ponto, o caráter dual 
de sua experiência entre os humanos, 
evidenciado pela fala da própria personagem 
“Eu sou o Diabo. Historicamente invencível. 
Até agora. E é isso que torna esse caso tão 
interessante. Perigo real! É a oportunidade 
perfeita para descobrir minhas outras 
qualidades mortais” (LÚCIFER, 2016, 
episódio 5). 

A dualidade entre o ser eterno e o vir a ser 
diferente, todavia, resulta em uma situação 
impensada por Lúcifer: o enfraquecimento de 
suas defesas e o contato com as suas 
emoções. O diálogo empreendido por ele e 
sua terapeuta, Dra. Linda, em uma sessão 
demonstra isso:  

 
LÚCIFER: Três Brittanies na jacuzzi. Por 
que eu não fui? 

 



50 
 

Vol. 17 - Ano 9 - Nº 17 – 1º semestre/2021      ISSN 2317-8612                 http://revistatransdisciplinar.com.br/      -      www.artezen.org 

  

TERAPEUTA: Por que você acha que não 
foi?  
 
LÚCIFER: Não sei, doutora. Isso é o que eu 
lhe pago para descobrir, não é?  
 
TERAPEUTA: Já considerou que esse 
excesso de festas pode ser uma tentativa 
de preencher um vazio? 
 
LÚCIFER: Tentativa? Preenchi cinco vazios 
ontem à noite. 
 
TERAPEUTA: Não foi isso que eu quis 
dizer. Um vazio em sua vida emocional. 
Você parece solitário. 
 
LÚCIFER: Solitário? (...) nunca estou 
sozinho. Estou sempre cercado de pessoas. 
Dou festas quando quero, minha cama 
nunca esfria. 
 
TERAPEUTA: Lúcifer, estar sozinho e ser 
solitário são coisas bem diferentes. 
 
LÚCIFER: São? 
 
TERAPEUTA: São. Pode estar cercado de 
pessoas, mas considera de verdade alguma 
daquelas pessoas como amigo? 
 
LÚCIFER: Meu “amigo”?  
 
TERAPEUTA: Alguém que respeite. Alguém 
que goste de estar junto. Alguém com quem 
tenha uma conexão significativa.  
 
LÚCIFER: Bom, eu e você nos conectamos 
muito bem. 
 
TERAPEUTA: Falo da sua vida pessoal. E a 
Maze? 
 
LÚCIFER: Não. Temo que estejamos 
brigados. Uma longa história cheia de 
traição. Na verdade, você faz parte dela. 

12 

 
TERAPEUTA: E quanto à detetive Decker? 
Você a considera como amiga? 
 
LÚCIFER: Para ser sincero, eu não tenho 
certeza do que somos (LÚCIFER, 2016, 
episódio 9). 

 
Frankl (2015) afirma que o psiquiatra de 

hoje    encontra    muito    frequentemente    a  
_______________________ 
 
12 

Lúcifer faz menção à situação em que Amenadiel se 
fez passar por terapeuta vizinho de sala da Dra. Linda 
com o intuito de obter vantagem na disputa com o 
irmão. 

vontade de sentido, não raras vezes, em 
forma de frustração.  Para o autor, não há 
somente a frustração sexual, a frustração do 
instinto sexual ou, em termos gerais, a da 
vontade de prazer, mas também aquela 
frustração existencial, ou seja, um sentimento 
de ausência de sentindo na própria 
existência. Defronta-se, nesse ponto, com um 
fenômeno humano que o autor considera 
fundamental do ponto de vista antropológico: 
a autotranscendência da existência humana. 
Para ele, o ser humano sempre aponta para 
algo além de si mesmo, para algo que não é 
ele mesmo – para algo ou para alguém: para 
um sentido que se deve cumprir, ou para um 
outro ser humano, a cujo encontro nos 
dirigimos com amor. Em serviço a uma causa 
ou no amor a uma pessoa, realiza-se o 
homem a si mesmo.   

Em Lúcifer, a experiência humana do 
Diabo desenrola-se em um cenário de 
valorização da liberdade e do prazer, 
tematizado, como visto anteriormente, pela 
boemia e pela luxúria. Não obstante, a 
questão da mortalidade surge toda vez em 
que Lúcifer está próximo da personagem 
ChloeDecker, alguém que o surpreende 
constantemente ao longo da série e por quem 
nutre certa admiração e espanto visto que ela 
é a única pessoa com quem seus poderes 
não se aplicam desde o primeiro encontro.  

Quando eles se conhecem, Chloe está 
enfrentando um passado que, de certa 
perspectiva, é parecido com o dele: após 
opor-se à opinião de todo seu departamento 
policial em um determinado caso, ela tem sua 
“queda” e acaba exilada e desacreditada 
pelos demais colegas de trabalho. Quando a 
parceria dos dois se estabelece, torna-se 
oportuna, visto que Lúcifer reconhece e apoia 
a habilidade e competência profissional da 
detetive, como mostra a falada personagem: 
“Mulher policial atraente lutando para ser 
levada a sério em um mundo machista (...) 
Bem, eles estão ameaçados. Você é 
inteligente e tem instinto notável. Ignore-os. 
Confie em si mesma” (LÚCIFER, 2016, 
episódio 1).  

Pouco a pouco, Lúcifer percebe que, 
quando está longe de Chloe, seus instintos 
mais  obscuros,  adquiridos em anos 
torturando pessoas no Inferno, ficam livres e, 
por isso, seus  poderes se mantém ativos 
bem como sua imortalidade. No entanto, 
quando  estão  juntos,  sua invulnerabilidade  

 



51 
 

Vol. 17 - Ano 9 - Nº 17 – 1º semestre/2021      ISSN 2317-8612                 http://revistatransdisciplinar.com.br/      -      www.artezen.org 

  

desaparece, tornando a presença dela uma 
ameaça. Novamente, o diálogo com a 
terapeuta Dra. Linda o ajuda a vislumbrar seu 
conflito: 

 
LÚCIFER: Acredita que o detetive Von 
Babaca me chutou do caso? 
 
TERAPEUTA: E a Chole concordou? 
 
LÚCIFER: Ela não discordou. Como ela 
pode achar que eu seria capaz? Isso. Por 
isso eu saí. Achei que ela me conhecesse. 
Achei que eu a conhecesse. 
 
TERAPEUTA: E agora não confia mais 
nela? 
 
LÚCIFER: É essa coisa da imortalidade. Por 
algum motivo a detetive Decker me deixa 
vulnerável.  
 
TERAPEUTA: Também conhecido como 
“intimidade”. 
 
LÚCIFER: Não, ela literalmente me faz 
sangrar. 
 
TERAPEUTA: Ficar vulnerável pode ser 
assustador. Mas, há benefícios quando se 
abre para alguém. 
 
LÚCIFER: Eu queria saber quem está por 
trás disso. Meu pai, meu irmão, outra 
pessoa? Parece que a detetive não sabe, 
mas ela pode estar mentindo. Será que ela 
faz do plano para me matar ou é só um 
peão? 
 
TERAPEUTA: Talvez devêssemos explorar 
a possibilidade de que a vulnerabilidade 
seja algo bom. 
 
LÚCIFER: Não, não pode ser! Significa que 
se está à mercê de outra pessoa. 
 
TERAPEUTA: Então talvez devesse se 
afastar de todos. Se afastar da Chloe. 
 
LÚCIFER: Mas não quero. 
 
TERAPEUTA: Então não se afaste 
(LÚCIFER, 2016, episódio 12). 

 
Assim, conforme a trama se desenvolve, 

verifica-se que em sua busca por 
compreender a detetive e os humanos, 
Lúcifer acaba descobrindo cada vez mais 
sobre si mesmo. Do encontro com o outro, 
depreende-se que Chloe desperta em Lúcifer  

a sua própria humanidade, colocando-o de 
cara com a sua própria sombra a ponto de 
impulsioná-lo na procura pela sua própria luz.   

Crema (2017) revela um possível sentido 
ao indício do conflito primordial da 
personagem central: a descoberta da 
humanidade e da vulnerabilidade em si revela 
o conflito intrapessoal vivido por Lúcifer e o 
coloca, ao que parece, na trilha iniciática, uma 
peregrinação labiríntica da superfície do ego 
ao relicário do Ser (CREMA, 2017). 

 
Caminho de transformação e o encontro 
com a unidade 

As dimensões do encontro, segundo 
Crema (2017), constituem-se por esferas, 
climas e paisagens com diversos graus de 
sutileza e abrangência, em círculos 
concêntricos que se adentram da persona à 
sombra, ao inconsciente familiar, ao 
simbiótico, ao coletivo transexistencial, ao 
cósmico, até a aguçada e numinosa ponta do 
angelical, fronteira entre a existência e a 
Essência, o que realmente se é e que 
permanece no coração efêmero do que 
passa, do que se está sendo. Distintas e 
convergentes pegadas e digitais da totalidade 
do fenômeno humano implicadas no Grande 
Encontro. 

Ao final do primeiro episódio da série, 
Lúcifer retorna ao consultório da personagem 
Dra. Linda Martin, psicóloga da vítima do caso 
que ele ajudara a solucionar, com a 
justificativa de que a estava procurando para 
discutir alguns dilemas existenciais. A terapia 
se desenvolve ao longo dos episódios e ele a 
procura todas as vezes que não entende algo 
pelo qual está passando. Dra. Linda, por sua 
vez, ao deduzir que seu cliente está usando 
uma metáfora para se expressar, passa a 
ajuda-lo a analisar os acontecimentos e 
situações que o incomodam. 

No sexto episódio, intitulado “Filho 
favorito”, o diálogo entre eles, durante uma 
sessão, expõe a profundidade do conflito 
existencial em que se encontra a personagem 
principal:    
 

TERAPEUTA: (...) a sensação de perda 
conecta-se com o que sentimos sobre quem 
somos. 
 
LÚCIFER: (...) quer falar sobre a minha 
identidade. 
 
 
 



52 
 

Vol. 17 - Ano 9 - Nº 17 – 1º semestre/2021      ISSN 2317-8612                 http://revistatransdisciplinar.com.br/      -      www.artezen.org 

  

TERAPEUTA: Sim, porque você é o Diabo. 
Você disse os seus nomes, mas deixou 
alguns de fora. Abadom, Belial, Príncipe das 
Trevas (...), mas antes de cair você era 
conhecido como Samael, o Portador da Luz. 
 
LÚCIFER: Eu não atendo mais por esse 
nome. 
 
TERAPEUTA: É um nome que denota o 
amor de seu pai por você. 
 
LÚCIFER: Jogar o seu filho no Inferno 
também foi uma expressão de seu amor? 
 
TERAPEUTA: Deus não o expulsou do céu 
por estar bravo com você. 
 
LÚCIFER: Como ousa presumir as 
intenções de Deus? 
 
TERAPEUTA: Eu não fiz isso. Não posso 
(...) talvez essa simplicidade ofereça uma 
perspectiva diferente para mim. Deus o 
baniu porque precisava que você fizesse o 
trabalho mais difícil. Foi um presente.  
 
LÚCIFER: Presente? Ele me isolou. Ele me 
difamou. Fez de mim um torturador! 
Consegue entender a profundidade disso? 
Ficar para sempre recepcionando os mortos 
para a autopunição? Por que me culpam por 
todos os pecados? Como se passasse os 
meus dias sobre os ombros deles, forçando-
os a cometerem atos que acham repulsivos. 
‘Oh, o Diabo me induziu!’ Nunca os obriguei 
a fazer nada. Nunca.  
 
TERAPEUTA: O que aconteceu com você 
foi injusto. 
 
LÚCIFER: Injusto? Isso foi perverso. Por 
toda a eternidade meu nome será sinônimo 
de depravação. Esse é o presente que meu 
pai me deu.  
 
TERAPEUTA: Foi um ato de amor. 
  
LÚCIFER: Como você sabe?  
 
TERAPEUTA: Porque você é o filho favorito 
dele, Samael. 
 
LÚCIFER: Não me chama assim, por favor.  
 
TERAPEUTA: É o anjo caído dele. Acontece 
que, quando os anjos caem, eles também 
ascendem. Só precisa aceitar quem você é.  
 
 
 
 

LÚCIFER: Não consigo.  
 
TERAPEUTA: Consegue sim. Só precisa se 
abrir ao processo. 
 
LÚCIFER: Você não entende, eu não 
consigo!  
 
TERAPEUTA: Mas por quê? 
 
LÚCIFER: Porque elas

13
 foram roubadas de 

mim (LÚCIFER, 2017, episódio 6). 

 
 Segundo Crema (2017), à expressão 

mais visível e superficial, do pacote de 
memórias assumidas e representadas no 
palco social dá-se o nome de persona. 
Essa, por sua vez, constela os traços e os 
papeis típicos que configuram o cartão de 
visitas e a pose estereotipada nas 
fotografias, enfim, a maneira característica 
com que se apresenta e se movimenta na 
arena sociocultural. Já a sombra, refere-se 
ao eu oculto, ao outro lado que se expressa 
compulsivamente através de sintomas, 
lapsos e tiques incontroláveis, constelando, 
assim, elementos dissonantes e 
frequentemente opostos aos da persona 
(CREMA, 2017).  

Nota-se que o processo terapêutico 
experimentado pela personagem principal 
vem propiciar a expansão de sua percepção 
acerca de quem ele é verdadeiramente, 
apontando para o problema da identificação 
com os papeis exercidos. A fala da 
personagem Dra. Linda vem reforçar algo 
abordado anteriormente no que tange à 
possibilidade de se repensar a condição de 
Lúcifer enquanto uma atribuição, um papel 
que o pai o confiou, o qual a humanidade o 
condenou e não a um ser essencialmente 
mau. Contudo, ao longo dos episódios, 
verifica-se que em todos os momentos nos 
quais Lúcifer sente ira e raiva diante de 
alguma injustiça, ele acaba transfigurando-
se em um ser cujo rosto destaca-se pela 
pele vermelha, queimada e olhos de fogo, 
possivelmente a representação de sua 
sombra.  

Porém, no terceiro episódio intitulado “O 
quase príncipe das trevas”, a cena na qual 
Lúcifer está prestes a punir um homem que 
se faz passar por ele para conquistar 
mulheres  e bebidas de graça nos estabele- 
____________________ 
13

 Lúcifer refere-se, nessa passagem, às suas asas de 
anjos que foram roubadas de um container no qual ele 
as guardava desde que chegou na Terra. 



53 
 

Vol. 17 - Ano 9 - Nº 17 – 1º semestre/2021      ISSN 2317-8612                 http://revistatransdisciplinar.com.br/      -      www.artezen.org 

  

cimentos que frequenta, indica 
comedimento por parte da personagem 
principal ao perceber que está exagerando 
nas ameaças de punição ao charlatão e 
reconhecer que está transferindo sua raiva 
e frustração ao falso Lúcifer, que, por sua 
vez acaba sendo liberado somente com 
uma advertência para que nunca mais use 
o nome dele. 

Outro momento que revela uma 
mudança de comportamento de Lúcifer é a 
cena em que ele rejeita a possibilidade de 
ter relações sexuais com a detetive Decker, 
que aparece alcoolizada em seu 
apartamento após ser rejeitada pelo ex-
marido. Apesar de perplexo com a própria 
reação, Lúcifer acaba acolhendo-a e 
oferecendo-lhe seu ombro amigo. 

Lapidar a persona, através de disciplina 
no exercício de vestir e desvestir papeis, 
bem como o reconhecimento, a aceitação e 
a integração da sombra compreendem os 
níveis iniciais do encontro consigo mesmo, 
conduzindo à uma possível superação da 
polaridade tese e antítese, numa síntese 
individual mais ampla, interessante e 
saudável (CREMA, 2017).  

Para Graf-Durckheim (1988) somente 
quando se aventura repetidamente pelas 
zonas da aniquilação é que o contato com o 
Ser Divino, que está além da aniquilação, 
torna-se firme e estável. Quanto mais o ser 
humano aprende de todo o coração a 
confrontar o mundo que o ameaça com o 
isolamento, tanto mais lhe são reveladas as 
profundezas do Fundo do Ser e tanto mais 
se abrem possibilidades de nova vida e Vir-
a-Ser. 

Desse modo, ao mergulhar de corpo e 
alma na condição humana, Lúcifer inicia um 
processo de desconstrução e transformação 
pessoal que lhe revela, a cada situação 
vivida, um novo convite à reflexão e à 
ampliação do autoconhecimento e do 
desenvolvimento pessoal, lançando-o em 
direção a novas dinâmicas na relação consigo 
e com o outro. Esse caminho de 
transformação pelo qual passa a personagem 
principal da série além de fundamentar seu 
anseio de mudança de um status quo 
aparentemente inquestionável propicia a 
expansão de sua consciência no plano 
pessoal e social, bem como o emergir de 
valores universais tais como: 
responsabilidade, generosidade, compaixão, 
amor, amizade. 

Para Crema (2017), a autêntica senda 
evolutiva implica no desafio da travessia do 
vale das trevas, do reconhecimento e 
aceitação das forças bestiais que habitam os 
abismos da alma. O exorcismo do arquétipo 
sombrio do mal naturalmente transcorre na 
medida em que se aprende, de forma 
disciplinada e gradativa, a amar 
compassivamente. Para o autor, há três 
etapas na edificação do Encontro. A primeira 
é a do autoencontro, encontrar-se consigo 
mesmo: reconhecer-se, aceitar-se, respeitar-
se, para que seja possível a 
autotranscendência. A segunda, é a do alter 
encontro, abrir espaço em si para o 
desconhecido: reconhecer, aceitar, respeitar o 
outro, para transcendê-lo. A terceira é a do 
holoencontro, abrir espaço em si para o 
Totalmente Outro: reconhecer, aceitar, 
entregar-se e coparticipar do Ser, do Infinito 
Eterno. Logo, caminha Lúcifer, ao que tudo 
indica, para o encontro com a unidade 
(CREMA, 2017). 

 
Considerações Finais 

O objetivo deste artigo é reconhecer a 
existência de elementos discursivos na série 
americana “Lúcifer”, primeira temporada, que 
possam conduzir ao caminho da reflexão 
acerca da dualidade, do bem e do mal, tal 
como a relação do conflito existencial, o 
caminho de transformação pessoal e o 
encontro com a unidade. A partir da questão 
referente à série “Lúcifer” oferecer um 
discurso capaz de conduzir à reflexão sobre a 
dualidade dos arquétipos do bem e do mal, do 
conflito existencial e do caminho de 
transformação para o encontro com a 
unidade. 

Por meio da revisão teórica referente à 
semântica discursiva, chegou-se às seguintes 
considerações: a análise das cenas e 
discursos referentes aos processos de 
figurativização e tematização averiguou que o 
discurso de Lúcifer apresenta, no nível 
narrativo, a passagem de um estado de 
disjunção com a liberdade para um estado de 
conjunção com ela. Essa transformação é 
tematizada  como a saída de Lúcifer do 
inferno e figurativizada por sua  aposentadoria 
na Terra.  Identificou-se  ao  menos  doze 
temas  abordados pela série, a saber: 
boemia, conflito familiar, corruptibilidade 
humana, fogo do inferno, impunidade, 
lascívia, luxo, luxúria, presença angelical na 
Terra, questão étnica, sensualidade e 



54 
 

Vol. 17 - Ano 9 - Nº 17 – 1º semestre/2021      ISSN 2317-8612                 http://revistatransdisciplinar.com.br/      -      www.artezen.org 

  

sucesso financeiro. Observou-se que a 
utilização do recurso discursivo da ironia para 
figurativizar uma sátira ao fato de o diabo 
escolher a cidade dos anjos para viver e 
desfrutar de sua aposentadoria, fundamenta o 
aspecto irônico sobre a qual o discurso da 
série foi construído. 

Quanto à maneira com que os arquétipos 
do bem e do mal são retratados no discurso 
verificou-se que, apesar da caracterização de 
Lúcifer associá-lo a temas como boemia, 
luxúria, corrupção e impunidade; por vezes é 
ele quem apresenta as virtudes associadas 
ao arquétipo do bem, tais como: amizade, 
contenção, empatia, honestidade, lealdade, 
misericórdia e generosidade. Em 
contrapartida, confere à parte dos 
personagens humanos a representação das 
fraquezas associadas ao arquétipo do mal, a 
saber: charlatanismo, egoísmo, falsidade, 
ganância, mentira, vingança e traição. 
Constatou-se, dessa forma, uma possível 
quebra de estereótipos no que tange ao 
padrão popularmente conhecido do conflito 
humano entre o bem e o mal, revelando-se 
viável repensar o lugar onde Lúcifer foi 
colocado ao longo da história: não o de um 
ser essencialmente mau, mas o de uma 
atribuição, um papel que o criador o confiou 
e ao qual a humanidade o condenou.  

A análise da isotopia permitiu identificar 
que a recorrência do traço humano em 
variadas ações e comportamentos de 
Lúcifer, estabelecendo o primeiro plano de 
leitura (isotopia humana) é contraposta pela 
recorrência de aspectos que caracterizam o 
divino no humano (isotopia divina). No 
entanto, a superposição da isotopia humana 
sobre a divina é retomada com a possível 
mortalidade de Lúcifer, estabelecendo, com 
isso, um plano de leitura heterogêneo que 
garante certo suspense à trama, uma vez que 
a gama de possiblidades que se desdobra 
diante da personagem principal revela a 
questão da dualidade entre o ser eterno e o 
vir a ser diferente e também a inquietude de 
uma vida sem sentido, resultando no conflito 
existencial que o coloca de frente com a sua 
própria sombra e o impulsiona na procura por 
sua própria luz. 

Notou-se que a mudança de 
comportamento da personagem central ao 
longo dos episódios da primeira temporada 
configura um processo de desconstrução e 
transformação      pessoal     pautado       pela  

 

mudança  de um status quo aparentemente 
inquestionável, pela expansão de sua 
consciência no plano pessoal e social e pela 
busca da autotranscendência humana bem 
como o emergir de valores universais tais 
como: responsabilidade, generosidade, 
compaixão, amor, amizade.  

Constatou-se que a série Lúcifer tem seu 
sentido multiplicado em vários discursos e 
não somente em um, tais como: o bom 
merece ser recompensado com o paraíso, o 
mau merece ser punido e sofrer no inferno, o 
bem e o mal estão dentro do ser humano, a 
responsabilidade do ser humano pelos seus 
atos e escolhas, entre outros.   

Sendo assim, os elementos condizentes à 
semântica discursiva estabelecem uma 
relação harmônica entre os percursos de 
concretização do sentido, garantindo 
coerência e atualidade aos discursos 
presentes na série, apresentando uma 
perspectiva singular de Lúcifer que, por meio 
da ironia e do humor, convidam o 
telespectador à discussão entorno de valores 
oportunos ao desenvolvimento da cultura de 
paz, transitando pela quebra de paradigmas e 
pela desconstrução do estereótipo do mal, de 
sua imagem e de seu discurso.  

 
 
 
Referências 
CREMA, R. O Poder do Encontro: origem do 
cuidado. São Paulo: Tumiak Produções, 
2017. 
FIORIN, J. L. Elementos de Análise do 
Discurso. 15ª ed. São Paulo: Contexto, 2011. 
_____. Em busca do sentido: estudos 
discursivos. São Paulo: Contexto, 2008. 
_____. Linguagem e ideologia. 7ª ed. São 
Paulo: Ática, 2003. 
FRANKL, V. E. O sofrimento de uma vida 
sem sentido: caminhos para encontrar a 
razão de viver. São Paulo: É Realizações, 
2015. 
GAARDER, J.; HELLERN, V.; NOTAKER, H. 
O livro das religiões. Tradução de Isa Mara 
Lando. São Paulo: Companhia das Letras, 
2000. 
GRAF-DURCKHEIM, K. The way of 
transformation. Londres: Allen&Unwin, 1988. 
GREIMAS, A. J.; COURTÉS, J. Dicionário de 
Semiótica. São Paulo: Cultrix, 1983. 
JUNG, C. G. Os arquétipos e o 
inconsciente coletivo. Tradução de Maria  
 



55 
 

Vol. 17 - Ano 9 - Nº 17 – 1º semestre/2021      ISSN 2317-8612                 http://revistatransdisciplinar.com.br/      -      www.artezen.org 

  

Luíza Appy, Dora Mariana R. Ferreira da 
Silva. 2ª ed. Petrópolis: Vozes, 2002. 
LUCIFER [Seriado]. Direção: Len Wiseman. 
Produção: Erik Holmberg, Jerry Bruckheimer, 
Michael Azzolino. Roteiro: Tom Kapinos. 
EUA: Fox Broadcasting Company, 2016, son., 
color. 
MENON, M. C. O diabo: um personagem 
multifacetado. Revista Línguas & Letras, 
Cascavel, PR, número especial, p. 217-227, 
2008. Disponível em: http://e-
revista.unioeste.br/index.php/linguaseletras/ar
ticle/view/1318/1071. Acesso em: 06 dez. 
2017. 
NICOLESCU, B. Projeto CIRET - UNESCO  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Evolução transdisciplinar da  
Universidade. Congresso internacional Que 
Universidade para o amanhã? Em busca de 
uma evolução transdisciplinar da 
Universidade, Locarno, Suíça: de 30 de abril  
a 02 de maio de 1997. Disponível em: 
http://ciret-transdisciplinarity.org/locarno/ 
locapor4.php. Acesso em: 24 set. 2017. 
_____. O manifesto da 
transdisciplinaridade. Tradução de Lucia 
Pereira de Souza. São Paulo: Triom, 1999. 
Disponível em: 
http://ruipaz.pro.br/textos_pos/manifesto_tran
sdisciplinaridade.pdf. Acesso em: 22 set. 
2017. 

  


